
369
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Eles Combinaram de 
Apagar Nossa História, 

mas Nós Combinamos de 
Não Esquecer: identidade 

indígena e ação política

They Agreed to Erase Our 
History, but We Agreed Not to 
Forget: indigenous identity and 

political action

ANAQUIRI - Mirna Kambeba 
Omágua Yetê Anaquiri1

1.  Pertence ao povo indígena Kambeba Omágua do Amazonas. É artista visual, 
performer, atriz e arte educadora, uma aprendiz das águas, das artes e da vida. 
Curadora da Revista Pihhy e Diretora do espetáculo Ancestrais, A Benção! É ativis-
ta do movimento indígena, luta pelo bem viver e por uma educação antirracista. É 
integrante da Coletiva de Mulheres Indígenas e Quilombolas e do  movimento Wa-
yrakunas, rede ancestral-filosófica, que se vincula à reflexão sobre a resistência das 
indígenas mulheres no Brasil.  Doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Arte e 
Cultura Visual - FAV/UFG e professora da Universidade Federal do Sul da Bahia.



370
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Resumo |

Este artigo compartilha experiências individuais e coletivas 

na retomada de direitos por nomes e sobrenomes de pessoas 

indígenas. Se a colonização apagou e ainda apaga a identidade e 

a história de povos indígenas, também há muita luta e resistência 

para honrar esta ancestralidade. Utilizando como método de 

desenvolvimento a escrita de si e a pesquisa narrativa como 

potência para uma consciência e posicionamento político, o 

texto apresenta estratégias para uma retomada ancestral a 

partir de experiências. Aponta desafios e resultados de tal luta 

política própria e de outros parentes indígenas, luta que segue 

árdua e constante contra a colonização presente até os dias 

atuais.

Palavras-chave: identidade Indígena; Retomada por direitos; 

Experiências coletivas. Identidade política.

Abstract |

This article presents individual and collective experiences 

in reclaiming the right for Indigenous names and surnames. 

While colonization has erased and continues to erase the 

identity and history of Indigenous peoples, there is also much 

struggle and resistance to honor this ancestry. Employing self-

writing as a methodological approach and narrative research 

as a means of fostering political awareness and positioning, the 

text presents strategies for an ancestral reclaiming based on 

lived experiences. It discusses the challenges and outcomes 

of this political struggle - both personal and shared with other 

indigenous relatives - a struggle that remains arduous and 

persistent in the face of ongoing colonization.

Keywords: Indigenous identity; Recovery for rights; 

Collective experiences. Political identity.



371
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

1. Retomada por direitos

A colonização roubou nossos nomes, nossas histórias e 

nossas vidas; eles combinaram de apagar nossa história, mas nós 

combinamos de não esquecer! A luta por uma retomada do que 

é nosso é constante, mas sabemos que nossa ancestralidade 

nos guia e nos protege, para que jamais esqueçamos de onde 

viemos. Que sempre tenhamos força, saúde e alegria, para 

saudar e honrar o que é nosso.

Dedico este artigo a todas, todos e todes os parentes 

indígenas que retomam e honram suas histórias, seus povos 

e seus nomes e sobrenomes. Que as palavras de Nego Bispo 

possam ressoar em cada um de vocês: “Mesmo que queimem 

a escrita, não queimam a oralidade. Mesmo que queimem os 

símbolos, não queimam os significados” (Santos, 2018), para que, 

cada vez mais, possamos nos firmar no propósito de contar, 

recontar e reescrever as nossas histórias, seja por meio da 

Figura 1. Retifi-
cação de nome. 
Fonte: Defensoria 
Pública do Estado 
– GO (2019).



372
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

oralidade, da escrita, da arte ou de tantas outras formas de 

expressão.

Parte deste texto integra o capítulo 1 da minha tese 

(Anaquiri, 2022)
2
 de doutorado, em que faço uma discussão 

mais ampla sobre a presença indígena, negra e quilombola 

na pós-graduação da Universidade Federal de Goiás, por 

meio do sistema de cotas. Nesse contexto, dialogo com as 

experiências de pesquisadoras e pesquisadores indígenas, 

negros e quilombolas, refletindo sobre o desafio de ocupar a 

universidade. Com o objetivo de divulgação científica, faço um 

recorte para apresentar uma trajetória individual e coletiva em 

busca da retomada de um nome e sobrenome indígena.

A frase Eles combinaram de apagar nossa história, mas nós 

combinamos de não esquecer, que dá o título a este artigo 

é uma adaptação do título do conto “A gente combinamos de 

não morrer”, de Conceição Evaristo
3
. Em 2018, essa frase foi 

utilizada pela população negra, indígena e outras minorias ao se 

posicionarem diante do presidente eleito. Um medo profundo 

nos invadia, temíamos o que estava por vir. E veio.

Jair Bolsonaro, o presidente de extrema direita eleito, 

manteve durante a campanha eleitoral um discurso de violência 

contra os povos originários, as comunidades tradicionais 

quilombolas, a população negra e a comunidade LGBTQI+
4
 Diante 

do risco de perdas de direitos, de abandono e, talvez, morte, a 

frase de resistência viralizou na internet: “Eles combinaram de 

nos matar, mas nós combinamos de não morrer”, entoada junto 

à frase “Ninguém solta a mão de ninguém”, que ganhou força 

após as eleições de outubro de 2018.

2.  ANAQUIRI, Mirna Kambeba Omágua-Yetê. Venho das águas: uma travessia auto-
biográfica nas culturas indígenas e formação docente. 2022. 231 f. Tese (Doutora-
do em Arte e Cultura Visual) — Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2022.

3.  EVARISTO, Conceição. Conto “A gente combinamos de não morrer”, em: Olhos 
d’água. 2014. Disponível em: https://www.professorjailton.com.br/novo/bibliote-
ca/A_gente_combinamos_de_nao_morrer_Conceicao_Evaristo.pdf. Acesso em: 21 
dez. 2025.

4. LGBTQI+ — Lésbica, Gay, Bissexual, Transgênero, Queer, Intersexo, Assexual, Pan-
sexual; o símbolo “+” indica a inclusão de outras identidades de gênero e orientações 
sexuais não contempladas nas letras anteriores.

https://www.professorjailton.com.br/novo/biblioteca/A_gente_combinamos_de_nao_morrer_Conceicao_Evaristo.pdf
https://www.professorjailton.com.br/novo/biblioteca/A_gente_combinamos_de_nao_morrer_Conceicao_Evari
https://www.professorjailton.com.br/novo/biblioteca/A_gente_combinamos_de_nao_morrer_Conceicao_Evari


373
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Essa frase “Eles combinaram de nos matar, mas nós 

combinamos de não morrer” me marcou profundamente. 

Sua força e impacto me levaram a parafraseá-la – ou, melhor 

dizendo, a tomá-la emprestado da escritora Conceição Evaristo 

– para narrar, de maneira sintética, o processo de retomada do 

meu nome e da minha identidade política: Eles combinaram de 

apagar nossa história, mas nós combinamos de não esquecer! 

Essa frase ganha significados profundos quando reflito 

sobre o sofrimento, as táticas e as formas de resistência que 

meus ancestrais indígenas, povos originários Kambeba Omágua 

– AMA, foram obrigados a desenvolver para sobreviver. Muitos 

foram sacrificados, lutando para manter o direito à vida, à terra 

e à cultura. Ainda assim, muitos de nós continuam morrendo ou 

sendo assassinados nos dias de hoje, conforme relata Evaristo 

(2016, p. 106): “Nosso trato de vida virou às avessas. Morremos 

nós, apesar de que a gente combinamos de não morrer”.

Em fevereiro de 2019, foram publicadas matérias jornalísticas 

que divulgaram a retificação do meu nome e o de minha família, 

assegurando nosso direito, como povos originários, de incluir 

no registro de nascimento o nome de origem indígena, ou 

seja, o nome do nosso povo. Em 2020, quando completei 35 

anos, somente então, pude ter o sobrenome Anaquiri, da minha 

ancestral bisavó Genesia Anaquiri, e o nome do meu povo, 

Kambeba Omágua Yetê, no meu registro de nascimento. 

2. No banzeiro das águas: “Coragemedo”

Quando entrei na Universidade Federal de Goiás (UFG), em 

2009, em todas as listas de chamadas ou apresentações de 

trabalhos, sempre me apresentava como Mirna Anaquiri. Em 

busca de formas para me manter na faculdade, pleiteei uma 

bolsa de trabalho. Quando saiu o resultado, o professor Carlos 

Sena (in memoriam), que havia me selecionado para trabalhar no 

Centro Cultural da UFG, me informou que não havia encontrado 

o nome Anaquiri nos meus documentos na universidade. “É! De 

fato, ainda não tenho o sobrenome do meu povo”, respondi a 

ele. 



374
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Sonhava ter o sobrenome dos meus ancestrais no meu 

registro. Disse ao professor Carlos que “ainda” não tinha, não era 

oficial; mas, ao mesmo tempo, refletia sobre essa possibilidade 

e me perguntava se algum dia ela se concretizaria. Projetava, 

ao menos, dar esse sobrenome a uma filha ou filho, se algum 

dia viesse a tê-los. Colocaria o sobrenome da minha bisavó 

Anaquiri e o nome do meu povo, Kambeba Omágua Yetê. 

Parecia muito difícil conseguir essa mudança no meu 

registro de nascimento. Em alguns momentos, me senti 

intimidada, insegura, com medo de insistir em coisas que, 

além de longínquas, pareciam “impossíveis”. É muito cansativo 

e desgastante remar diariamente contra a corrente. Mas, ao 

mesmo tempo, sentia coragem para fazer isso. De uma forma 

ou de outra, estava sempre pensando em possibilidades, 

buscando maneiras de encontrar algum meio, talvez recorrendo 

às instituições que pudessem me ajudar ou orientar sobre como 

concretizar oficialmente essa mudança. Sempre que conhecia 

ou me aproximava de alguma advogada, tentava me informar 

sobre a viabilidade desse processo. Encontro nas palavras de 

Conceição Evaristo (2016) a melhor maneira de descrever a 

sensação conflituosa de medo e coragem que tomava conta 

de mim, cada vez que insistia em pensar nessa tentativa de 

mudança: 

Se ao menos o medo me fizesse recuar; pelo contrá-

rio, avanço mais e mais na mesma proporção do medo. 

É como se fosse uma onda de coragem ao contrário. 

Medo, coragem, medo coragemedo, coragemedo de 

dor e pânico (Evaristo, 2016, p. 100). 

Navegando nas águas do medo e da coragem, com 

“coragemedo” (Evaristo, 2016), fui remando pouco a pouco. Às 

vezes, tinha que parar para tirar água da canoa; outras vezes, 

parava de remar e quase desistia. Sentia-me derrotada, mas, 

de modo quase inexplicável, me via surpreendida por ventos 

que sopravam um banzeiro de coragem, e assim continuava 

remando. 

Estava profundamente enraizado em mim o desejo de ter no 

meu nome o registro de meus ancestrais. Precisava descobrir 



375
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

a maneira de concretizar essa mudança. Mesmo que não 

conseguisse, sentia a responsabilidade de continuar tentando. 

Talvez eu não fosse a pessoa a ter o nome ancestral no 

registro, mas sempre pensava na continuidade, na importância 

de manter o registro de minha ancestralidade no futuro:  não é 

Evelin? Joana? - parentas indígenas, estudantes da UFG; não é 

Sophia? - minha sobrinha.

Em 2009, abri um processo na Defensoria Pública do Estado 

a fim de conseguir uma vaga em um curso de graduação da 

UFG, utilizando a reserva de vagas para os povos originários. 

Descrevo esse percurso em detalhes na minha dissertação 

de mestrado (Anaquiri, 2017). Na versão final da dissertação, 

constava o sobrenome Silva, mas solicitei a correção, e agora 

consta o meu sobrenome, Anaquiri. 

Nesse processo de busca pelo Registro Administrativo de 

Nascimento Indígena (RANI) para a vaga na graduação, aproveitei 

as muitas idas e vindas à Defensoria Pública para perguntar o 

que seria necessário para mudar o meu nome. Fui orientada a 

procurar o cartório onde meu registro de nascimento foi feito 

e solicitar a alteração. Mais uma vez, enchi-me de coragem e 

esperança – havia um caminho a percorrer. 

Mas como ir ao estado do Amazonas? Minha condição 

financeira era precária, e eu vivia em Goiânia, Goiás. Viajar até 

o norte do Brasil era uma empreitada praticamente impossível. 

Novamente, senti-me sitiada pelo medo, sem conseguir 

imaginar possibilidades para viabilizar a viagem. Depois de dias 

de reflexão e angústia, decidi que, naquela circunstância, o 

melhor seria aguardar; mas aguardar perguntando, inquirindo, 

mantendo vivos o sonho e a coragem.

Durante esse período, fiz inúmeras ligações para o Amazonas, 

o que foi importante para manter acesa a chama do desejo de 

continuar lutando por meus direitos. Conversei com as minhas 

tias e primos, fiz perguntas à minha avó, pois precisava reunir 

informações e documentos. Em alguns momentos, percebia 

que minhas ligações causavam incômodo. Minha busca era 

incessante, insistente e, ao mesmo tempo, cansativa. 



376
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Estava vivendo uma mistura de ansiedade, coragem e, às 

vezes, silêncio e pausa. Essa busca contínua se transformou 

em resistência diária, uma força que me acompanhava. Hoje, 

tenho a certeza de que os meus ancestrais estavam comigo, 

me acompanhavam nessas águas, nessas buscas que não 

acabaram! Reconheço que durante aquele período uma força 

interna me impulsionava, embora não tivesse definido uma tática 

e tivesse pouca clareza sobre o que estava fazendo. Somente 

agora, mais de dez anos depois, consigo refletir e compreender 

com mais clareza os momentos e desafios desse percurso. 

Percebo o quanto esse caminho foi fundamental para minha 

formação, tanto como indivíduo quanto como professora, 

influenciando diretamente quem sou hoje: indígena, mulher, 

artista, educadora, pesquisadora e, principalmente, moldando 

meu posicionamento político como uma ancestral do futuro. 

Ao construir esta narrativa, reflito sobre alguns textos que 

embasam a escrita acadêmica, ao mesmo tempo em que me 

esclarecem e dão sentido às experiências e trajetórias que 

compõem minha história de vida, ou seja, a formação que tenho 

hoje e a que estou buscando. Nesse sentido, faço minhas as 

palavras de Passeggi (2017, p.106), quando discute métodos 

científicos e reflexivos sobre a escrita de si: “Pensar a escrita 

de si como ato transformador é a ideia que parece se impor nas 

escritas das mulheres professoras, contra a pura observação 

de se aplicar um método científico e reflexivo à escrita de si”.

Compreendo a escrita de si como uma maneira de revisitar 

e organizar momentos, episódios, experiências e aprendizagens 

que me formaram e constituem minha subjetividade individual 

e profissional. A escrita de si me possibilita entender, visualizar 

e expandir a consciência da pessoa que sou, as expectativas 

e motivações que me impulsionam a continuar aprendendo. 

Porém, a experiência de escrever se configura como desafio 

de colaborar para a produção de conhecimento científico 

acadêmico.

Passeggi afirma que:



377
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

O si mesmo institucional, que vai se construindo nes-

sa modalidade de memorial [artigo], apresenta-se, em 

muitas ocasiões, como um sujeito que se sente incô-

modo, fustigado pelos questionamentos desse esforço 

autobiográfico. Embora se possa ponderar que essas 

escritas também se revelam com um inusitado cami-

nhar para o conhecimento de si, e por isso o sujeito que 

delas resulta é um ser mais consciente de si e de sua 

historicidade (2017, p. 102, grifo meu).

Em busca dessa consciência de si, sinto a responsabilidade 

de produzir conhecimento e historicidade que possam dar 

visibilidade e, se possível, voz ao meu povo. Esse desejo, embora 

possa parecer individual, reúne regatos, riachos e igarapés; um 

esforço coletivo que conduz a grandes rios e me impulsiona a 

continuar navegando essas águas.

Em 2015, após concluir o curso de graduação em Artes 

Visuais, trabalhei na Rede Municipal de Educação, em Goiânia, 

como professora contratada. Vislumbrando a possibilidade de 

ser professora efetiva, me inscrevi para fazer um concurso 

em Marabá, no Pará. De lá, fui direto para o Amazonas, pois 

havia combinado de me encontrar com minha mãe em Manaus 

para irmos juntas até Coari, a cidade onde nasci. Ao chegar 

no cartório, fui informada que deveria contratar uma advogada 

para abrir o processo solicitando a mudança de nome. Mais 

uma frustração: contratar advogado com que dinheiro? Voltei 

para Goiânia com um gosto amargo de decepção e tristeza. 

Em 2016, abri um processo na UFG solicitando a utilização 

do meu sobrenome indígena como nome social, pois, em 

2014, o Conselho Universitário da universidade havia aprovado 

resolução autorizando esse tipo de mudança. Meu pedido foi 

indeferido porque a mudança de nome social era exclusiva para 

identidade de gênero.

Em 2017, na rodoviária de Brasília, em um encontro casual, 

conversei com a advogada Clarissa Machado. Contei detalhes 

sobre a minha situação e pedi ajuda. Ela se interessou pelo 

meu caso e se dispôs a me acompanhar a um cartório para 

abrir um processo solicitando a mudança de nome. Meu irmão 



378
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Bruno, que é estudante de direito, vasculhando documentos, 

encontrou uma cartilha da Funai (Figura 2) que orienta os 

cartórios da seguinte forma: 

Alguns povos indígenas têm o costume de mudar de 

nome ao longo da vida, quando ainda são crianças, 

ao se casarem, ou em determinadas ocasiões rituais. 

Da mesma forma que podemos mudar de sobrenome 

quando casamos, as indígenas e os indígenas admitem 

situações em que a mudança de nome é culturalmen-

te desejável ou mesmo obrigatória. O registrador deve 

respeitar esse desejo, realizando a averbação quando 

necessário. “Art 3° § 2°: Nos casos em que haja altera-

ções de nome no decorrer da vida, em razão da cultu-

ra ou do costume indígena, tais alterações podem ser 

averbadas à margem do registro na forma art. 57 da 

Lei n.°6.015/73, sendo obrigatório constar em todas as 

certidões do registro o inteiro teor destas averbações, 

Figura 2. Cartilha: 
Registro Civil de 
Nascimento para 
os povos indíge-
nas no Brasil. Fon-
te: Site da Funai, 
2014.



379
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

para fins de segurança jurídica de salvaguarda dos inte-

resses de terceiros.” (Resolução Conjunta CNJ/CNMP 

N°03/2012). Da mesma forma, os indígenas que quiserem 

corrigir seus nomes já registrados, ou alterar para acres-

centar o povo ou etnia, devem procurar o cartório mais 

próximo e solicitar a alteração (FUNAI, 2014, p. 11, grifo 

meu).

Com a cartilha em mãos, minha família e eu, amparados por 

esse documento, fomos ao cartório mais próximo de nossa 

casa, acompanhados por Clarissa, a advogada.

Dessa vez, acreditei que a mudança seria possível e, por 

essa razão, levei toda a minha família. Naquele momento, o 

sonho já não era só meu, e eu sentia mais coragem que medo. 

Mas, infelizmente, mesmo com a cartilha da Funai em mãos 

e uma advogada, não foi possível. Fomos informados que era 

necessário abrir um processo. 

Embora profundamente decepcionada, senti que teria força 

e coragem para abrir mil processos, caso fosse necessário! 

Novamente, fui à Defensoria Pública e, dessa vez, o estagiário 

me informou que haviam sido autorizados a realizar a alteração 

de nome, embora nunca tivessem feito para indígenas, apenas 

para pessoas transexuais. Surpreendida com a notícia, passei 

a estudar e a me informar sobre esse tipo de processo, pois 

precisava levar o máximo de informações para comprovar a 

minha identidade e justificar o pedido. 

Na busca por informações, encontrei algumas matérias 

sobre parentes indígenas que também haviam entrado com 

processo semelhante e estavam aguardando a mudança de 

nome. No estado do Pará, “dois mil indígenas solicitaram ao 

Núcleo de Defesa dos Direitos Humanos e Ações Estratégicas 

(NDDH) a alteração de seus registros de nascimento para 

acréscimo de seus nomes étnicos” (Brasil de Fato, 2017)
5
. Uma 

5.  No Pará, dois mil indígenas cobram o direito de usar nome étnico. Projeto do 
Núcleo de Direitos Humanos do Pará garante pluralismo jurídico e repara violação 
cometida por cartórios. CAMPELO, Lilian. No Pará, dois mil indígenas cobram o di-
reito de usar nome étnico. Projeto do Núcleo de Direitos Humanos do Pará garante 
pluralismo jurídico e repara violação cometida por cartórios. Brasil de Fato, 16 nov. 
2017. Disponível em: https://www.brasildefato.com.br/2017/11/16/no-para-dois-mil-
-indigenas-cobram-direito-de-usar-nome-etnico/. Acesso em: 27 nov. 2025.

https://www.brasildefato.com.br/2017/11/16/no-para-dois-mil-indigenas-cobram-direito-de-usar-nome-etnico/
https://www.brasildefato.com.br/2017/11/16/no-para-dois-mil-indigenas-cobram-direito-de-usar-nome-et
https://www.brasildefato.com.br/2017/11/16/no-para-dois-mil-indigenas-cobram-direito-de-usar-nome-et


380
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

delas era Márcia Wayna Kambeba (Figura 3), minha parente. 

Numa entrevista, ela explicou ao jornal que a “importância de 

se ter um nome indígena é que fortalece o povo, mantém viva 

a chama ancestral da nossa memória, da nossa resistência. 

É uma continuidade da luta, dos saberes e da permanência 

desse povo, porque antes nos foi negado esse direito” (Brasil 

de Fato, 2017, p. 1).

A poetisa Márcia Kambeba afirma que: 

A reterritorialização da Aldeia Tururucari-Uka, consi-

derando os diversos sujeitos que a constituem e seu 

envolvimento no resgate de sua identidade, está rela-

cionada à ideia de pertencimento a um determinado 

território, neste caso étnico. “EU” reconheço-me diante 

do “OUTRO”, com o qual me identifico, ou não, conduzin-

do a uma relação de identidade, remetendo-nos à ideia 

de pertencimento (SILVA, Márcia Vieira da  “Márcia Wa-

yna Kambeba”, 2012, p.26). 

Figura 3. Márcia 
Vieira da Silva. 
Fonte: Brasil de 
Fato, 2017



381
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Entendo que a busca pelo direito de ter nossos nomes nos 

registros de nascimento é uma ação de reterritorialização, de 

reconhecimento público dessa identidade, de pertencimento 

aos povos originários do Brasil, uma condição legítima que nos 

foi negada. É, também, a retomada do direito a uma identidade 

política.

Em dezembro de 2017, levei até a Defensoria Pública 

o máximo de informação e de documentos que consegui 

reunir para dar início ao processo. Em abril do ano seguinte, 

o processo foi cadastrado no sistema. Uma vez por mês, eu 

ia até a Defensoria para acompanhar de perto os trâmites 

do processo, que representava meu grande sonho e parecia 

finalmente caminhar.

No final do ano de 2018, saiu o resultado do processo 

jurídico. Minha mãe, minha irmã e meu irmão foram autorizados 

a fazer a carteira de identidade (Figura 4). Eu tive que esperar 

um pouco mais, pois o cartório onde foi feito o meu registro de 

nascimento é em Coari, no estado do Amazonas. Na sentença, 

o juiz havia solicitado a alteração do meu nome, mas o nome da 

minha mãe, que já tinha sido alterado, estava incompatível com 

o meu. Por essa razão, foi necessário que o juiz enviasse um 

ofício ao cartório de Coari solicitando uma nova via da minha 

certidão de nascimento com a correção do nome da minha 

mãe, agora com o nome correto. 

Em Goiânia, eu aguardava ansiosamente, acompanhava 

o despacho do juiz. Ligava com frequência ao cartório para 

perguntar se a notificação havia chegado. A moça que me 

atendeu informou que, naquele mês, não estavam recebendo 

mala direta, pois a Coari - AM, estava sem internet. Às vezes 

eu sorria, às vezes chorava! O que mais poderia acontecer? 

Por quanto tempo ainda teria que esperar? Quando, finalmente, 

a certidão de nascimento ficou pronta, paguei uma postagem 

especial de Coari até Goiânia, pois queria receber o documento 

o mais rápido possível. Apesar da despesa, o envio não foi tão 

rápido quanto eu desejava, mas, enfim, recebi o documento 

que atestava o meu “renascimento”.



382
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Enquanto aguardava meu renascimento, recebi um convite 

do Jornal G1
6
 - Goiás para dar uma entrevista sobre essa 

grande conquista. Na imagem acima (Figura 4), eu ainda não 

havia recebido o documento de identidade, mas estava 

muito feliz porque minha mãe, Maria Rosa Kambeba Omágua 

Yetê Anaquiri, minha irmã, Stefany A. Kambeba Omágua Yetê 

Anaquiri, e meu irmão Bruno Kambeba Omágua Yetê Anaquiri 

6.  MARTINS, Vanessa. Família consegue na Justiça colocar sobrenome indígena 
nos documentos e comemora reconhecimento: “Resistência”. G1 Goiás, 9 fev. 2019. 
Disponível em: https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-conse-
gue-na-justica-colocar-sobrenome-indigena-nos-documentos-e-comemora-reco-
nhecimento-resistencia.ghtml. Acesso em: 15 dez. 2025.

Figura 4. Família 
consegue na justiça 
colocar sobrenome 
indígena nos docu-
mentos e comemo-
ra reconhecimento 
e resistência. Fonte: 
Jornal G1 – Goiás, 
2019.

https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indigena-nos-documentos-e-comemora-reconhecimento-resistencia.ghtml
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indig
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indig
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indig


383
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

já estavam com a carteira de identidade. Foi um momento 

marcante na minha vida ouvir a minha família falando sobre a 

importância de ter esse documento. Embora ainda não tivesse 

recebido a minha certidão de nascimento retificada, me sentia 

invadida pela sensação de dever cumprido, uma conquista que 

vai muito além do meu nome, que reverbera na minha família 

e na nossa luta pelo reconhecimento dos povos originários de 

todo o Brasil.

Bruno, meu irmão mais novo, durante a entrevista, disse:

Finalmente estamos tendo reconhecimento. Foram pou-

cas conquistas, mas a gente tem presença. Com esse 

espaço que a gente conquistou, queremos dar mais vi-

sibilidade para os povos Kambeba e outros também. E 

não vamos abrir mão dos nossos direitos. O resgate 

do sobrenome é um ato de resistência política. Trazer 

esse histórico, independente do lugar onde estamos – 

se estamos na cidade ou na comunidade – é um ato 

político, é um ato de resistência (Anaquiri, Bruno, 2019, 

apud Martins, 2019, online).

Um ano depois de termos recebido a carteira de identidade 

com a retificação pela qual lutamos durante uma década, 

perguntei a Bruno, em uma mensagem, como ele se sentia 

em relação à importância desse documento. Ele respondeu 

dizendo o seguinte:

Com um histórico de apagamento da cultura, da língua, 

da tradição dos povos originários desde a época da co-

lonização do Brasil, ter esse nome representa um ato 

de resistência e fortalecimento. Eu tenho muito orgulho 

de carregar o nome da minha etnia em meu sobrenome, 

ele expressa minhas raízes, a resistência do povo Kam-

beba, que por muito tempo tentaram apagar. Sempre 

quando escrevo o meu nome lembro do meu povo e da 

minha identidade de um povo guerreiro que não foge à 

luta (Anaquiri, Bruno, 2019, apud Martins, 2019, online).

Minha irmã Stefany, durante a entrevista sobre a con-

quista do nosso documento de identidade, fez a seguin-

te declaração ao Jornal G1:



384
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Vem da minha mãe, dos meus avós, das minhas bisavós. 

É o resultado de uma luta coletiva. [...] É muito importan-

te para nós ter esse nome, ter um reconhecimento e 

essa visibilidade”. Em outra entrevista para a Defensoria 

Pública do Estado Goiás (2019) ela afirmou: “É uma coisa 

que vem de geração, dos nossos avós, nossos bisavós. 

Então, a gente quer pegar isso – algo que vem da nossa 

mãe –, a gente quer pegar essa luta pra nós, pra poder 

defender e não ser extinto o nosso povo. A gente quer 

lutar porque há cada vez mais desigualdade, cada vez 

mais os indígenas aparecem como lendas. Então, a gen-

te não quer isso. Lutamos para falar que o nosso povo 

existe, que os indígenas sim existem, não é uma lenda 

(Anaquiri, Stefany, 2019, apud Martins, 2019, online).

Enquanto estava escrevendo este texto, enviei um e-mail 

para minha irmã informando que estava narrando na tese, de 

maneira sintética, alguns momentos e episódios da luta para 

conseguir incluir o nome dos nossos ancestrais e da nossa 

etnia no documento de identidade. Ela me respondeu dizendo 

o seguinte: 

Bom dia, irmã! Que ótimo que vai falar sobre o nosso 

nome. Venho aqui dizer o quão importante é ter esse 

nome, é ter minha verdadeira identidade de volta. Quan-

do falo isso, aparecem milhões de coisas na minha ca-

beça! O quanto eles tentaram apagar a nossa história, 

que eu Stefany não saberia da minha própria história, da 

triste história do meu povo Kambeba. Recuperar essa 

identidade é renascer das cinzas, é lutar diariamente, 

reassumiu ela! Ser mulher e indígena não é fácil, ain-

da mais em um país racista, oportunista e egocêntrico 

que vivemos! Ter esse nome é reafirmar ao meu marido 

branco, aos meus vizinhos, ao mundo, quem eu sou de 

fato! Mulher indígena! Ser mulher indígena é lutar dentro 

da minha própria casa para poder ir para as ruas em 

busca de melhoria para meu povo, que sempre foram 

mortos a sangue frio por causa das suas terras. Com 

o atual governo genocida, isso vem crescendo copio-

samente. Ser uma mulher Kambeba é reafirmar a nos-

sa história, que ainda estamos aqui! Que nós, Kambeba, 



385
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

ainda existimos, por muitos anos eles quiseram apagar 

a nossa história, apagar quem somos! Mataram muitos 

do nosso povo, porém não contaram que nós desen-

terraríamos essa história e sobreviveríamos em meio 

a esse massacre. Estamos reafirmando essa história, 

para ela se perpetuar em nossa geração e nas próximas 

gerações. Irmã não sou boa para escrever, mas espe-

ro que entenda (Anaquiri, Stefany , 2020, comunicação 

pessoal).

Dentre os diálogos realizados com a minha família, considerei 

importante ouvir a minha mãe, Maria Rosa Kambeba Omágua 

Yetê Anaquiri. Em uma das entrevistas concedidas a jornais de 

Goiânia, ela fez o seguinte comentário: 

Tentamos desde o passado, quando [esse sobrenome] 

foi tirado de nós. Agora conseguimos ser reconhecidos. 

Pelo nosso nome, a origem do nosso povo, a nossa re-

sistência para chegar até aqui e vamos conquistar mui-

to mais. [...] Quando foram colonizados os povos indíge-

nas, eles eram obrigados a falarem a língua portuguesa. 

Para não serem mortos eles deixaram a língua, deixaram 

o nome. Por isso é muito difícil pra nós, e nós tenta-

mos ‘re-buscar’ isso que tá se perdendo, que tá perdido, 

que foi extinto pelo massacre. Meu povo se escondia 

na água, por isso que ele chama Omágua-Yetê, porque 

eles se esconderam na água para sobreviver (Anaquiri, 

Maria Rosa, 2019, apud Martins, 2019, online).

Complementando os comentários feitos por ela na 

entrevista, acrescentei uma pergunta: “Mãe, qual a importância 

desse nome para você”? 

Oi, bom dia! O que meu nome representa: resistência, 

conquista, empoderamento, realizações de uma longa 

espera, foram dez anos de luta e persistência! Resga-

tar a etnia do meu povo pra mim significa “nascimento”, 

ganhei mais força para lutar pelo meu povo  ! (Anaquiri, 

Maria Rosa , 2020, comunicação pessoal).

Ao trazer esses relatos, revisito alguns sentimentos e 

experiências vividas, ao mesmo tempo em que reafirmo a 



386
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

convicção de que realmente seria capaz de abrir mil processos, 

caso fosse necessário. Entre o medo e a coragem, sinto a 

proteção da ancestralidade que me guia nas correntezas das 

águas, sempre revoltas, mas que sinalizam que devo seguir, agir, 

persistir, lutar e insistir. Às vezes, me sinto cansada e choro, 

mas retomo a coragem e sigo em frente.

Figura 5. Famí-
lia consegue na 
justiça colocar 
sobrenome indíge-
na nos documen-
tos e comemora 
reconhecimento 
e Resistência II. 
Fonte: G1 – Goiás, 
2019.

A imagem acima (Figura 5) representa o resultado de 10 

anos de busca incessante, mesmo que, em alguns momentos, 

me sentisse só e sem alternativas. Ter esse nome legitimado no 

meu documento de identidade faz-me sentir digna e respeitada. 

Devo dizer também que é uma maneira de tornar público esse 

tributo ao meu povo.

3. Retomando a identidade política

Há cerca de 10 anos, assino o nome Anaquiri em todos 

os espaços, lugares e documentos. Cada vez que assino meu 

nome, lembro que a minha avó materna, Maria Marinho Anaquiri, 

ao longo da vida, perdeu o sobrenome indígena ao se casar. 



387
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Mas hoje, na nossa Aldeia Amanain do Jaduá, o Cacique Vitor, 

suas filhas, filhos e netos têm o sobrenome Anaquiri. 

A iniciativa de um povo no sentido de retomar seu nome e 

demarcar a sua terra representa também o direito de retomar 

a língua materna e cultivar sua cultura, desejo inabalável que 

pulsa dentro de mim. Ao fazer esse relato e refletir sobre as 

experiências vividas, que pontuaram os caminhos tortuosos 

que me trazem até aqui, peço à minha ancestralidade e aos 

espíritos da floresta que me fortaleçam, para que eu tenha 

tenacidade, alegria, mas, sobretudo, proteção para continuar 

essa jornada.

Quando foi publicada a matéria sobre a saga que vivemos 

para conseguir o registro de nossos ancestrais e etnia no 

documento de identidade no Jornal G1 - Goiás (Figura 6), 

muitos leitores reagiram, enviando comentários, alguns deles 

discriminatórios e depreciativos. 

Figura 6. Comen-
tários sobre a 
matéria “Família 
consegue na 
justiça colocar so-
brenome indígena 
nos documentos 
e comemora 
reconhecimento e 
Resistência”. Fonte: 
G1 – Goiás, 2019.



388
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

A leitura de alguns comentários me afetou profundamente, 

contudo, eu estava tão feliz que decidi que seria melhor lê-

los em outro momento. Passados alguns meses, acessei 

o site. Li e reli os comentários e fiz prints. Refletindo sobre 

as mensagens, paulatinamente fui me dando conta de que 

aquelas informações, se devidamente contextualizadas e 

analisadas, poderiam ser úteis à minha pesquisa acadêmica. 

Embora representem um segmento pequeno de pessoas que 

vivem em Goiânia e costumam dar algum tipo de feedback 

sobre as notícias divulgadas pelo jornal, as mensagens revelam 

os preconceitos, as discriminações e os percalços que uma 

mulher indígena, professora, artista e ativista do movimento 

indígena enfrenta no seu dia a dia. 

Foram 71 comentários e, na maioria deles, as pessoas se 

sentiram muito confortáveis para expressar publicamente sua 

opinião, desprezo e desconhecimento sobre a luta dos povos 

originários, posicionando-se abertamente contra esses direitos.

Como escreve Conceição Evaristo (2016, p. 100), a “vida 

é tanta amolação, mas nós combinamos de não morrer”. 

Devo dizer que a leitura desses comentários me deixou triste 

e amedrontada. Senti, mais uma vez, e com intensidade, o 

“coragemedo” que Conceição Evaristo descreve e qualifica 

com muita propriedade. Medo do que as pessoas pensam e 

dizem sobre nós, indígenas, manifestações agressivas, hostis e 

racistas. Uma delas não teve o mínimo escrúpulo ao escrever, 

em caixa alta, “NÃO SEI PRA QUE SERVE ESSE POVO INDÍGENA”. 

Reconheço que a ausência de informação pode gerar atitudes 

grosseiras, incompreensão e até mesmo ignorância, mas me 

intriga a facilidade com que as pessoas expõem a si mesmas, 

embaladas pelo sentimento de ódio.

Nessa luta, tenho o dever de estar atenta ao que estou 

escrevendo neste texto. Tenho a convicção de que minha 

responsabilidade é divulgar e tornar público, para o maior 

número possível de pessoas, essas informações, contribuindo 

para que outros indígenas possam ter acesso a esses direitos. 



389
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Segundo a resolução
7
 Conjunta nº 3 do Conselho Nacional 

de Justiça (CNJ), a certidão deve constar a declaração do 

registrando como indígena, com o respectivo povo/etnia e, 

além disso, o povo/etnia pode ser incluído como sobrenome. 

A declaração da Organização das Nações Unidas (ONU)
8
 

sobre os Direitos dos Povos Indígenas garante, no parágrafo 

§9, que os “povos indígenas têm o direito de reviver, usar, 

desenvolver, promover e transmitir às futuras gerações suas 

próprias línguas, sistemas de escrita e literatura, e designar e 

manter os nomes originais de comunidades, lugares e pessoas”.

Tenho como objetivo encontrar formas de divulgar e 

disseminar essa experiência. Sigo no desejo de buscar 

financiamento para realizar um filme e montar uma exposição. 

Desse modo, pretendo ajudar o maior número possível de 

indígenas que ainda não conseguiram esse documento e 

buscam, por direito e de forma legítima, a oportunidade de 

ter o nome do seu povo nos seus registros de nascimento. 

A partir da imagem da minha carteira de identidade (Figura 7), 

meu intento é projetar e desenvolver iniciativas que envolvam 

esse interesse coletivo dos povos originários, associando-os 

às expectativas e necessidades de caráter pessoal e social.

Embasada na perspectiva da pesquisa narrativa, apoio-me 

nos argumentos de Clandinin e Connelly (2015), ao explicar 

o conceito de identidade política como uma atitude de 

construção e compartilhamento. De acordo com os autores, a 

identidade política “se move de um passado rememorado em 

um lugar para o momento presente em outro, todos construindo 

imaginativamente uma identidade para o futuro” (Clandinin; 

Connelly, 2015, p. 41). 

7. Resolução Conjunta nº 3, de 19 de abril de 2012, do Conselho Nacional de Justiça 
(CNJ). Dispõe sobre o registro civil de nascimento de indígenas. Disponível em: 
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731. Acesso em: 
15 dez. 2025.

8. ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração das Nações Unidas 
sobre os Direitos dos Povos Indígenas. Disponível em: https://www.acnur.org/file-
admin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Di-
reitos_dos_Povos_Indigenas.pdf. Acesso em: 15 dez. 2025.

https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direi
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direi
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direi


390
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

Figura 7. Carteira 
de identidade. 
Fonte: arquivo 
pessoal da autora, 
Goiânia, 2019.

4. “Nós somos o começo, o meio e o começo”

Ao construir esta narrativa, acompanha-me a expectativa 

de que esses relatos possam encorajar e abrir possibilidades de 

contribuir para o desenvolvimento ao acesso dos direitos das 

causas indígenas em diferentes campos, inclusive na divulgação 

de informações que tive muita dificuldade para encontrar. 

Ao me aproximar da minha ancestralidade, tenho também a 

expectativa de aprender, ensinar e conhecê-la melhor. Como 

afirma Ailton Krenak (2019, p. 14): “Se as pessoas não tiverem 

vínculos profundos com sua memória ancestral, com as 

referências que dão sustentação a uma identidade [política], 

vão ficar loucas neste mundo maluco que compartilhamos”.

Entendo a retomada da identidade política como uma 

maneira de estar no mundo, de tomar consciência e respeitar 

a ancestralidade dos povos originários. 

Márcia Wayana Kambeba e Evelin Cristina Araújo Tupinambá, 

parentes e amigas indígenas, acompanhei vocês nessa luta e 



391
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

celebro a conquista do direito de colocar o nome de suas etnias 

na certidão de nascimento! Ao discutir a identidade política 

como uma modalidade de consciência e respeito ao ‘outro’, seja 

quem for, recorro aos argumentos de Márcia Wayna Kambeba 

(Márcia Vieira da Silva) (2012) ao explicitar que: 

Nesse processo de territorialização, desterritorializa-

ção e reterritorialização, a identidade se faz presente e 

tem um papel importante na reterritorialização dos gru-

pos ou povos que se desterritorializam e buscam novos 

territórios. A identidade quando associada ao território, 

no contexto político, expressa-se como territorialida-

de que denota o sentido político, a energia social e a 

vontade coletiva, as quais vão resultar em sentimento 

nacionalista, patriótico, regionalista, cultural, amor pela 

terra; enfim, diversas manifestações da força social ob-

jetiva (Silva, 2012, p. 41).

Que essas manifestações de força acompanhem cada 

indígena que busca se reaproximar da sua ancestralidade, da 

sua língua materna, da sua cultura e, sobretudo, da terra, nossa 

primeira mãe. Nego Bispo, com sua sabedoria ancestral, disse: 

“Nós somos o começo, o meio e o começo. Nossas trajetórias 

nos movem, nossa ancestralidade nos guia” (2023, p. 12). 

E esse é o movimento circular de seguir e voltar e seguir 

com saúde e alegria, retomando nossos direitos e honrando a 

nossa ancestralidade.

REFERÊNCIAS

ANAQUIRI, Mirna Kambeba Omágua-Yetê. Que memórias 

me atravessam? Meu percurso de estudante indígena. 2017. 151 

f.Dissertação (Mestrado em Arte e Cultura Visual) - Universidade 

Federal de Goiás, Goiânia, 2017.



392
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

ANAQUIRI, Mirna Kambeba Omágua-Yetê. Venho das águas: 

uma travessia autobiográfica nas culturas indígenas e formação 

docente. 2022. 231 f. Tese (Doutorado em Arte e Cultura Visual) 

— Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2022.

BRASIL. Ministério da Justiça; Secretaria de Direitos 

Humanos. Registro civil de nascimento para os povos indígenas 

no Brasil. Brasília, DF, 2014. Cartilha. Disponível em: https://www.

gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/

documentacao-civil/cartilharegistronascimento.pdf. Acesso 

em: 15 dez. 2025.

BRASIL. Conselho Nacional de Justiça. Resolução 

Conjunta nº 3, de 19 de abril de 2012. Dispõe sobre o 

registro civil de nascimento de indígenas. Brasília, DF, 2012. 

Disponível em: https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-

normativos?documento=1731. Acesso em: 15 dez. 2025.

CAMPELO, Lilian. No Pará, dois mil indígenas cobram o direito 

de usar nome étnico. Belém, 16 nov. 2017. Disponível em: https://

www.brasildefato.com.br. Acesso em: 15 dez. 2025.

CLANDININ, Dorothy Jean; CONNELLY, Francis Michael. 

Pesquisa narrativa: experiência e história em pesquisa qualitativa. 

Tradução de Grupo de Pesquisa Narrativa e Educação de 

Professores ILEEI/UFU. Uberlândia: EDUFU, 2015.

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Pallas; Fundação Biblioteca Nacional, 2016.

FUNDAÇÃO NACIONAL DO ÍNDIO (FUNAI). Registro civil 

de nascimento para os povos indígenas no Brasil. Brasília, DF: 

FUNAI, 2014. Disponível em: https://www.gov.br/funai/pt-br/

atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/

cartilharegistronascimento.pdf. Acesso em: 27 nov. 2025.

MARTINS, Vanessa. Família consegue na Justiça 

colocar sobrenome indígena nos documentos e comemora 

reconhecimento: “Resistência”. G1 Goiás, 9 fev. 2019. Disponível 

em: https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/

familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indigena-nos-

documentos-e-comemora-reconhecimento-resistencia.ghtml. 

Acesso em: 15 dez. 2025.

https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/cartilharegistronascimento.pdf
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/cartilhar
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/cartilhar
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/cartilhar
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731
https://www.brasildefato.com.br
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/direitos-sociais/documentacao-civil/cartilharegistronascimento.pdf
https://g1.globo.com/go/goias/noticia/2019/02/09/familia-consegue-na-justica-colocar-sobrenome-indigena-nos-documentos-e-comemora-reconhecimento-resistencia.ghtml


393
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 369-393, dez. 2025

Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós 
Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação 
política

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2019.

LITERAFRO. Biografia da escritora Conceição Evaristo. 

Portal da literatura afro-brasileira. Belo Horizonte: UFMG, 

2025. Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/

autoras/188-conceicao-evaristo. Acesso em: 27 nov. 2025.

PASSEGGI, Maria Conceição. Narrativas institucionais de si: 

a arte de entrelaçar reflexão, razão e emoção. In: MARTINS, 

Raimundo; TOURINHO, Irene; SOUZA, Elizeu Clementino de 

(org.). Pesquisa narrativa: interfaces entre história de vida, arte 

e educação. Santa Maria: Editora da UFSM, 2017.

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São 

Paulo: Ubu Editora; PISEAGRAMA, 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos. Somos da terra. PISEAGRAMA, 

Belo Horizonte, n. 12, p. 44–51, ago. 2018.

SILVA, Márcia Vieira da (Márcia Wayna Kambeba). 

Reterritorialização e identidade do povo Omágua-Kambeba 

na aldeia Tururucari-Uka. 2012. Dissertação (Mestrado em 

Geografia) — Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2012.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas. 

Nova York, 2007. Disponível em: https://www.acnur.org/

fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_

Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf. 

Acesso em: 15 dez. 2025.

BRASIL. Conselho Nacional de Justiça. Resolução 

Conjunta nº 3, de 19 de abril de 2012. Dispõe sobre o 

registro civil de nascimento de indígenas. Brasília, DF, 2012. 

Disponível em: https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-

normativos?documento=1731. Acesso em: 15 dez. 2025.

Submetido em:  31/03/2025

Aceito em: 01/12/2025

http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/188-conceicao-evaristo
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/atos-normativos?documento=1731

	h.9qabo5e6c4s1
	h.4eox25xdhdh0
	h.313ysstnegpf
	h.elxro02ndr6c
	h.2l29hdib0fvj
	h.8utb82713ahs
	h.lu6nl1fv9ej7
	h.m3x05lwtg01
	h.r1a15xir3u5v
	h.yb323a5avh6f
	h.8o4f69opavoa
	h.epnis8m1ufqv
	h.efvqn69j12o3
	h.n2np2sz6imi6
	h.bfxjjrh6qap1
	h.pglti8rrdth1
	h.v25xgeuhmqbh
	h.a352eqax2w8f
	h.ht5ynsujz6g0
	h.csxxz2jczurc
	h.wc1zs5ph8s8l
	h.ymhvh5j8e1d
	h.6igdeysxcvj5
	h.lm9zcsui1hap
	h.xhf5anu7ikkg
	h.wzruuzrj859d
	h.rwv0bzlzci26
	h.9x78zg9xzgic
	h.ityocbb55n6q
	h.pxlctouujht7
	id.boejwdjgvgz5
	id.dv4sv1h7szbh
	id.9o72h663y0tk
	h.tf6trqsrfoxm
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	h.m2lj80566kcz
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.cjyq0s2tmmoi
	h.nbjvvvf8pusz
	h.1yqz34uqjyb0
	h.i8haefqhz89m
	h.xkku3u9yd329
	h.5jqcqth7gld6
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	_p88h0rnn61wz
	_vpkkf3k9ltqi
	_aqkuwewfl91z
	_dq2jrvlh3jks
	Abertura
	Ataques woke na arte e na educação
	Para habitar as artes, um currículo queer
	Uma Sala Inteira a Sonhar
	encantamento em arte e educação na Fábrica de Sonhos
	Tornar-se Professora Performer Pesquisadora: um réquiem para uma servidora pública da rede municipal de ensino de São Paulo
	O educador como mediador cultural
	Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma educação decolonial
	Corporeidades Negras no Ambiente Escolar: um lugar de aquilombamentos estéticos do teatro para lei 10.639/2003
	Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade em disputa
	Princípios Norteadores para uma Pedagogia Singular do Lume Teatro
	Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola e Brasil
	Saberes del teatrar y del expectateatrar desde una Filosofía de la Praxis Escénica
	Espaço Cultural Tupinambá na Cidade de Olivença – BA
	Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação política
	Diálogos Trans-hemisféricos: ativAÇÕES perforMÁGICAS indígenas e site-specific em Pe ataju jumali / Ar quente
	Arte Mura como estratégia de recuperação de memória
	Os saberes de terreiros de candomblé e de Exu para se pensar e fazer mediação de leitura

